Il rinnovamento missionario della parrocchia
29 ottobre 2025

Don Michele Morandi

La sfida cruciale che affrontiamo ¢ ritrovare un equilibro fra una pastorale tesa unicamente alla
conservazione della fede a una pastorale solamente tesa all’*“uscita”, al ripiegamento sulla cultura
dominante. Un’autentica pastorale missionaria della parrocchia si gioca su una conversione personale
e comunitaria equilibrata che evita gli eccessi e gli estremismi: ¢ I’invito di Gesu quando costituisce
i suoi Apostoli «perché stessero con lui e per mandarli a predicare» (Mc 3,14). Stare ed andare
costituiscono un continuo dinamismo evangelico che non permette alla Chiesa di adagiarsi in comodi
automatismi, ma la chiama continuamente a custodire, conservare, approfondire, annunciare la fede
nel Signore Risorto.

1. La parrocchia: il criterio della prossimita

«Sin dal suo sorgere, dunque, la parrocchia si pone come risposta a una esigenza pastorale precisa,
portare il Vangelo vicino al Popolo attraverso I’annuncio della fede e la celebrazione dei sacramenti.
La stessa etimologia del termine rende comprensibile il senso dell’istituzione: la parrocchia ¢ una
casa in mezzo alle case e risponde alla logica dell’Incarnazione di Gesu Cristo, vivo e operante nella
comunita umana. Essa, quindi, visivamente rappresentata dall’edificio di culto, ¢ segno della presenza
permanente del Signore Risorto in mezzo al suo Popolo» (CONGREGAZIONE PER IL CLERO, Istruzione
La conversione pastorale della comunita parrocchiale al servizio della missione evangelizzatrice
della Chiesa, n. 7).

Storicamente, la parrocchia si ¢ configurata come una realtd la cui identita principale ¢ quella
di portare vicino alle persone 1’annuncio vivo del Vangelo, la celebrazione dei sacramenti, I’azione
concreta verso gli ultimi, perché in questa vicinanza “ecclesiale” sperimentiamo la presenza
permanente del Vivente. Questa ¢ la triplice azione, il triplice comandamento di Gesu, che costituisce
I’unica missione della Chiesa e che lo rende presente oggi fra di noi: annunciare, celebrare, vivere la
carita. Tutto questo la parrocchia deve incarnarlo in uno spazio e in un tempo determinato, preciso,
circoscritto a dei volti, a delle persone reali. La parrocchia concretizza in maniera peculiare 1’ unicita
delle persone chiamate ad una vita nuova, ad essere discepoli del Signore.

Oggi, perd, questa vicinanza se un tempo poteva essere circoscritta per ragioni culturali e
comunicative (pensiamo alle possibilita di spostamenti) ad un territorio con dei confini precisi, oggi
sperimentiamo come «il territorio non ¢ piu solo uno spazio geografico delimitato, ma il contesto
dove ognuno esprime la propria vita fatta di relazioni, di servizio reciproco e di tradizioni antiche. E
in questo “territorio esistenziale” che si gioca tutta la sfida della Chiesa in mezzo alla comunita» (La
conversione pastorale della comunita parrocchiale, n. 16).

Percio, il primo punto per attuare una conversione missionaria della parrocchia ¢ la sfida di saper
«trovare altre modalita di vicinanza e di prossimita rispetto alle abituali attivita» (La conversione
pastorale della comunita parrocchiale, n.14).



Il nostro essere prossimi alle persone non puo essere la proposta rigida di eventi, iniziative, occasioni
che si sono sempre fatte, ma richiede una capacita di discernimento per intercettare gli snodi
significativi della vita. Se la struttura parrocchiale si presenta come una realta “tutta costituita,”
resistente a una dinamica che richiederebbe flessibilita, duttilita e una “grande plasticita” non riuscira
ad essere significativa nel mondo di oggi. Questo molte volte significa tornare all’essenzialita della
missione cristiana: come possiamo annunciare il Vangelo se non lo conosciamo e non lo ascoltiamo?
Come possiamo celebrare la liturgia se la trasformiamo in un’aggiunta alla nostra vita di fede? Come
possiamo vivere la carita se non siamo vicino agli ultimi, ai poveri, pronti a rispondere al loro bisogno
del necessario?

2. La logica della conversione: la centralita del Vangelo

«Bisogna parlare di come la Chiesa possa essere una forza per la conversione, la trasformazione delle
culture, secondo i valori del Vangelo. Purtroppo, molte volte la forma in cui viviamo la fede ¢ piu
determinata dalla nostra cultura e meno dai nostri valori evangelici! E li che noi tutti possiamo essere
una forza, un’ispirazione, un invito per le nostre nazioni, le nostre comunita, le nostre culture» (Leone
X1V, Incontro Equipe sinodali, 24 ottobre 2025)! queste le parole di papa Leone XIV davanti alle
sfide emerse dal cammino sinodale in tutto il mondo. Continua il papa: «Vivere questo spirito — e
parliamo della spiritualita della sinodalita —, ¢ la spiritualita del Vangelo, di comunione, del voler
essere Chiesa. Questi sono aspetti che realmente possono ispirarci a continuare a essere Chiesa e a
costruire cammini di inclusione, invitando molti — tutti — ad accompagnarci, a camminare con noi. E
dunque, credo che sia molto fondamentale in questo che viviamo tutti noi un’autentica conversione e
che scopriamo nel nostro cuore, attraverso tutti gli elementi di cui abbiamo parlato, un’autentica
spiritualita che inizia con I’ascolto della Parola di Dio, quel discernimento della presenza dello
Spirito, 1a dove lo Spirito Santo ci sta chiamando, e condividendo questa esperienza con metodi come
puo essere la conversazione nello Spirito. Il vivere quella vicinanza con Cristo stesso che puo
accendere nei nostri cuori il desiderio di essere discepoli, discepoli missionari fedeli lungo il
cammino» (Leone XIV, Incontro Equipe sinodali, 24 ottobre 2025)?.

Se ¢ vitale che la parrocchia sia prossima alla realta, alla cultura, al mondo, ed entrare in dialogo con
esso senza pregiudizi o riserve, essa non ¢ chiamata ad appiattirsi dalla cultura dominante, soprattutto
oggi dove assistiamo al trionfo dell’individualismo, del predominio del piu forte, del nascondimento
delle poverta e delle sofferenze, del rifiuto dei migranti e delle diversita, dell’attacco nei confronti
della vita in ogni sua fase, etc... La parrocchia ¢ chiamata ad una continua conversione, ad un
continuo orientarsi al Vangelo perché esso sia la forma delle nostre relazioni, delle nostre elaborazioni
pastorali. In poche parole, non ¢ la cultura a dare forma al Vangelo, ma viceversa. Solo a partire dal
Vangelo possiamo rispondere alle domande di senso di oggi, alle sfide che la cultura pone al nostro
modo di vedere I’'uomo, la Chiesa, I’amore, la vita, etc... Tutti sono chiamati e devono essere accolti
nella Chiesa non tanto per rivendicare spazi e riconoscimenti, ma perché tutti abbiamo bisogno di
conversione al Signore, di essere trasfigurati dal suo amore.

In poche parole, questa conversione si esprime in una grande umilta: anche se ciascuno di noi ha gia
ricevuto il Battesimo, la Confermazione, I’Eucaristia, conosce la storia di Gesu, ascolta il proprio
Vescovo, etc... tutti abbiamo continuamente bisogno di lasciarci raggiungere dal Signore, di
rinnovare il nostro incontro con Lui (¢ il contenuto essenziale di Evangelii gaudium 3). Questo ¢ il
secondo annuncio, essenziale in questa nostra epoca. Il secondo annuncio, la re-iniziazione alla fede

! https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2025/10/24/0888/01432.html
2 Traduzione mia dallo spagnolo.



https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2025/10/24/0888/01432.html

¢ un cammino continuo e costante (a volte lo chiamiamo formazione permanente) in primis per noi
stessi e poi per tutti gli altri che incontriamo, in modo particolare gli adulti.

Il secondo annuncio agisce come un ospite scomodo perché disarticola I’impianto tradizionale
parrocchiale che da per scontato la maturita della fede delle persone. Esso richiede una logica
pasquale: affinché qualcosa di nuovo possa nascere, qualcosa di vecchio deve morire, accettare una
trasformazione radicale. Questo provoca inevitabilmente un conflitto all’interno della comunita, un
lutto per coloro che vedono strutture e consuetudini familiari dissolversi. Altrimenti la conversione
necessaria rischia di diventare un semplice rifacimento della facciata, una riforma che non tocca
I’essenziale. Non si tratta tanto di un progetto pastorale con obiettivi rigidi, ma di un cambio di stile,
di una logica pastorale, di una postura missionaria.

Il secondo annuncio rigetta 1’idea di una pastorale pianificata a tavolino. Adotta invece una logica
induttiva, che si pone in profondo ascolto. La prima parola ¢ quella del Vangelo che da forma al
nostro essere comunita, poi la voce delle persone stesse, con le loro domande e sfide, ovvero una
relazione vitale con la realta. E solo dopo aver realmente ascoltato il Vangelo e la realta possiamo
prendere la parola.

Per questo, I’annuncio si fa “secondo”: grazie ad esso, la Parola del primo annuncio risuona come
vera e significativa sia per chi si ¢ allontanato, sia per chi ¢ invitato a riscoprire la freschezza e la
novita perenne del Vangelo.

Questo stile richiede di accettare anche un salutare disordine, un agire che osi la disorganizzazione
pastorale come elemento di rottura con la consuetudine. Disordinato, in questo caso, non significa
casuale, ma apertura alla sorpresa e disponibilita a lasciarsi riorganizzare dai vissuti, accompagnando
le persone anziché inquadrandole in percorsi predefiniti.

3. Non eventi ma processi

La conversione missionaria della parrocchia ¢ paragonabile a un trasloco. Richiede la disponibilita a
mettere in discussione il gia fatto, accogliendo il disagio non come occasione di lamentela, ma come
opportunita di ripensamento. Questo processo non ¢ rapido. Il secondo annuncio esige tempi lunghi,
molto piu lenti dell’affanno pastorale tipico, perché da priorita al tempo e ai processi anziché al
possesso degli spazi o all’ossessione dei risultati immediati.

Quali sono le riforme concrete che scaturiscono da questa nuova postura? Tento di rispondere con tre
percorsi avviati in Diocesi sotto impulso del Vescovo e in ascolto del cammino sinodale.

a. Unnuovo modo di celebrare la domenica. Mi riferisco al nuovo Direttorio per la celebrazione
della Domenica e della Liturgia della Parola con comunione sacramentale di questo luglio®.
Al centro del documento diocesano ¢ presentata con chiarezza un’idea di papa Francesco «la
pastorale d’insieme, organica, integrata, piu che essere il risultato di elaborati programmi ¢ la
conseguenza del porre al centro della vita della comunita la celebrazione eucaristica
domenicale, fondamento della comunione» (Desiderio desideravi, 37). 1l Direttorio vuole
rilanciare proprio questo punto: prima di ogni nostro progetto o programma, al centro della
Chiesa c’¢ il Signore Risorto. La centralita della domenica vuol dire mettere al centro non

3 https://www.diocesifaenza.it/direttorio-per-la-celebrazione-della-domenica-e-della-liturgia-della-parola-con-
comunione-eucaristica



https://www.diocesifaenza.it/direttorio-per-la-celebrazione-della-domenica-e-della-liturgia-della-parola-con-comunione-eucaristica
https://www.diocesifaenza.it/direttorio-per-la-celebrazione-della-domenica-e-della-liturgia-della-parola-con-comunione-eucaristica

tanto la comunita ¢ basta, ma la comunita convocata dal Risorto, comunita che non vuole
celebrare se stessa ma il suo Signore. Per questo vengono evidenziate le problematiche legate
ad alcune “consuetudini” che hanno privilegiato la quantita (che si basa sul criterio della
“comodita”, nell’offerta dell’orario piu comodo alle persone e del solo precetto individuale)
rispetto alla qualita (il radunarsi insieme, la cura degli spazi, del canto, delle vesti, dell’omelia,
etc...) trasformando la programmazione delle Messe quasi in un servizio self-service a
consumo dei fedeli. In questo modo, la celebrazione non € un incontro “vitale”, ma una routine
che perde ogni sapore.

b. Un nuovo modo di accompagnare gli adulti alla scoperta o alla riscoperta della fede in vista
dei sacramenti. Mi riferisco al nuovo Direttorio per I’iniziazione cristiana degli adulti di
questo marzo. In questo testo il Vescovo ci chiede che «la celebrazione dei Sacramenti
richiede un cammino di fede e di conversione all’interno della comunita, e la partecipazione
alla vita della Chiesa. [...] L’Iniziazione cristiana, pertanto, non riveste un’importanza solo
per coloro che visibilmente estranei alla Chiesa chiedono di ricevere i sacramenti, ma anche
per le nostre comunita che sono chiamate a misurarsi con modalita concrete di annuncio, di
accoglienza e di testimonianza verso un’umanita sempre piu estranea ai contenuti della fede.
[...] La fedelta al Vangelo e la fede nel Risorto danno consistenza all’accoglienza della
comunita che si esprime non in proposte generiche ma in percorsi capaci di generare una scelta
matura di fede. L’impegno pastorale richiesto per accompagnare un adulto nella fede, il
tempo, le risorse materiali e spirituali, lo stile, le relazioni, sono espressione della maternita
della Chiesa che deve ispirare gli altri percorsi parrocchiali considerati troppo “distanti” o
meno esigenti» (Direttorio per l’iniziazione cristiana degli adulti, nn. 7-9)*.

Il secondo annuncio nella parrocchia dovrebbe provocare questo: un inserimento reale in una
comunita unita nella fede di Gesu e una scelta libera di seguirlo: ecco la maturita della fede
che dovrebbe essere nostra e di quanti chiedono di entrare nella Chiesa.

c. Unnuovo modo per incentivare la formazione permanente del Popolo di Dio e degli operatori
pastorali. Mi riferisco alla Scuola diocesana di formazione teologica® e alla molteplice
proposta di formazione a tutti i livelli proposta e incentivata anche grazie ai nuovi strumenti
digitali. Questo stesso corso proposto da don Massimo ¢ inserito in questa “Scuola” ovvero
un gruppo di persone che sono dedicate a dare un orientamento e una certa qualita alle
iniziative per farci crescere nella capacita di approfondimento di quanto viviamo alla luce
della fede. Abbiamo bisogno di investire del tempo e delle risorse nell’accrescere la nostra
capacita di andare a fondo, di non rimanere in superficie, ma di andare all’essenza delle
questioni. Affrontare la complessita dell’epoca odierna richiede anche questa maturita e
questa capacita di mettersi sempre in discussione, insieme ad altri fratelli e sorelle che come
hanno bisogno di crescere nella comprensione dell’inesauribile mistero di Cristo.

4. Qualche prospettiva sinodale

Con la votazione del Documento di sintesi, le Chiese italiane hanno concluso una fase: ora si apre il
tempo dell’attuazione di quanto emerso. E se a livello nazionale seguira una declinazione piu concreta
delineata dai nostri Vescovi, possiamo dire che gia altre questioni iniziano ad imporsi con urgenza.

Oltre ai processi gia accennati e che rispondo all’ascolto sinodale di questi anni in Diocesi, emerge il
tema degli organismi di partecipazione: «Una Chiesa sinodale si basa sull’esistenza, sull’efficienza e
sulla vitalita effettiva, e non solo nominale, di questi organismi di partecipazione, nonché sul loro

4 https://www.diocesifaenza.it/direttorio-per-liniziazione-cristiana-degli-adulti
5 https://www.scuolateologia.diocesifaenza.it



https://www.diocesifaenza.it/direttorio-per-liniziazione-cristiana-degli-adulti
https://www.scuolateologia.diocesifaenza.it/

funzionamento in conformita alle disposizioni canoniche o alle legittime consuetudini e sul rispetto
degli statuti e dei regolamenti che li disciplinano. Per questa ragione siano resi obbligatori, come
richiesto in tutte le tappe del processo sinodale, e possano svolgere pienamente il loro ruolo, non in
modo puramente formale, in forma appropriata ai diversi contesti locali» (Documento finale del
Sinodo universali, 104).

Questi organismi sono organi fondamentali per trasmettere lo stile sinodale alle nostre realta. In
particolare, mi riferisco alla necessita di una rinnovata capacita di discernimento ecclesiale della
comunitd in vista della missione (Documento finale del Sinodo universali, 81-86), una nuova
articolazione dei processi decisionali (Documento finale del Sinodo universali, 87-94), una maggiore
attenzione alle tematiche della trasparenza, rendiconto, valutazione (Documento finale del Sinodo
universali, 95-102).

Tutti queste tematiche saranno approfondite nel corso dell’ultimo incontro di questo corso dedicato
proprio all’articolazione dei Consigli pastorali in chiave sinodale e missionaria.

Don Michele Morandi



